
ΜΗΝΙΑΙΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ 
ΕΝΟΡΙΑΚΟΤ ΚΕΝΣΡΟΤ ΑΓΙΟΤ ΝΙΚΟΛΑΟΤ ΢ΙΑΣΙ΢ΣΑ΢ 

Π Ρ Ο Σ Τ Π Α 
Π Ρ Ο ΢   Μ Ι Μ Η ΢ Η 

 

  

 ΕΤΟΣ 8Ο  ΤΕΥΧΟΣ 74  ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ 2013 
 
 

   «Τύπος γίνου τῶν πιστῶν ἐν λόγῳ, ἐν ἀναστροφῇ, ἐν ἀγάπῃ, 
    ἐν πνεύματι, ἐν πίστει, ἐν ἁγνείᾳ.»  (Α΄ Τιμ. Δ΄ 12) 

 

Ἰάκωβος Οὐίλλιαμς μοναχὸς 

Ἡ παράδοση καὶ γιὰ τὰ ἁπλᾶ πράγματα εἶναι σοβαρὴ 

ὑπόθεση, πολὺ περισσότερο μάλιστα μέσα στὸν χῶρο τῆς 

Ἐκκλησίας.  

 ΢τὶς 14 καί 17 Δεκεμβρίου 2012 δύο γεροντάκια, ὁ 

Ἰάκωβος καὶ ὁ Γαβριήλ, ἀπίστευτο, ἀλλὰ ἀληθινό, ἔκλεισαν 

μὲ τὸ τέλος τῆς βιοτῆς τους τὴν ἀρχαία παράδοση τῶν 

ἁγίων Κολλυβάδων στὴν μονὴ τῆς Λογγοβάρδας. Ἀλώβητη 

τὴν κουβάλησαν, ὁ ἕνας ἑκατὸν πέντε χρόνια καὶ ὁ ἄλλος 

ἐνενήντα πέντε. Ὁ ἕνας πεπαιδευμένος καὶ ὁ ἄλλος 

ἀπαίδευτος. Ἄφησε ὁ πεπαιδευμένος τὴν μόρφωση τοῦ κόσμου καὶ μαθήτευσε 

στὸν ἀπαίδευτο Γαβριήλ, ἢ μᾶλλον στὸν κάθε Γαβριὴλ ποὺ ἐγκαταβίωνε σ᾽ 

αὐτὸ τὸ μοναστήρι, χωρὶς νὰ αἰσθάνεται καθόλου μειωμένος.   

  Ὁ γερο - Ἰάκωβος ἦταν ἀγγλικῆς καταγωγῆς καὶ παιδείας. Ἦταν 

ἀγγλικανὸς ἱερέας καὶ τὸν προσέλαβε ἡ Ὀρθόδοξη Ἑλληνικὴ Ἐκκλησία μὲ 

χρῖσμα. Ἐπειδὴ λοιπὸν προσῆλθε μὲ οἰκονομία στὴν Ὀρθοδοξία, ὁ γέροντας 

Φιλόθεος δὲν ἐπέτρεψε νὰ χειροτονηθεῖ ἱερέας. Ἦταν βέβαια δοκιμασία γι᾽ 

αὐτόν, ἀλλὰ τὴν ὑπέμεινε χωρὶς νὰ τὸ σχολιάσει.  

 Σὰ πρῶτα χρόνια ὁ ἐπιχώριος ἐπίσκοπος δὲν τοῦ ἐπέτρεπε νὰ 

ἐγκαταβιώσει στὸ μοναστήρι, γιατὶ τὸν θεωροῦσε κατάσκοπο. Δὲν μποροῦσε 

νὰ χωρέσει ὁ νοῦς του ὅτι, αὐτὸς ὁ εὐγενὴς καὶ ὑψηλόβαθμος στὴν παιδεία 

Ἄγγλος, τὰ ἐγκατέλειψε ὅλα, γιὰ νὰ γίνει μοναχὸς στὸ φτωχομονάστηρο τῆς 

Πάρου, καὶ δημιουργοῦσε πόλεμο καὶ μάχες στὸ μοναστήρι ἡ ἀντίδρασή του. 

Σὰ χρόνια ὅμως ποὺ ἔμεινε στὸ μοναστήρι ὁ γερο -Ἰάκωβος καὶ ὁ τρόπος τῆς 

ζωῆς του διέψευσαν τὸν δεσπότη, ὁ ὁποῖος ἐκοιμήθη τὸ 1958, ἐνῶ ὁ Ἰάκωβος τό 

2012.  



 Ἡ παιδεία του καὶ τὰ σπουδαῖα ἑλληνικὰ ποὺ γνώριζε δὲν τὸν ἄφηναν νὰ 

μὴ πονᾶ γιὰ τὰ λάθη ποὺ εἶχαν τὰ βιβλία καὶ πάντοτε, ὅταν ἔψαλλε καὶ 

διάβαζε, εἶχε μαζί του τὸ κοντύλι νὰ διορθώσει στὰ ἔντυπα τὰ λάθη. Δὲν 

συσχηματίσθηκε μὲ τὴν τάση τῶν νέων μοναχῶν νὰ ἐξέρχωνται ἀπὸ τὴν 

ἀποκλείστρα τους, γιὰ διαλέξεις καὶ ἐπιδείξεις γνώσεων καὶ – τὸ πιὸ φοβερὸ – 

γιὰ τὴν ἔκφραση ἐσωτερικῶν καταστάσεων τῆς μοναχικῆς καρδιᾶς, ἀλλὰ 

παρέμεινε στὸ μοναστήρι ἀκριβὴς τηρητὴς τῆς Λογγοβαρ δίτικης παράδοσης.     

 Μὲ τὴν παιδεία του ὁ γερο - Ἰάκωβος εἶχε τὴν δυνατότητα νὰ ἐμφανισθεῖ 

στὸ γυαλί, ἀλλὰ εἶναι ἀλήθεια πὼς τὸ θεωροῦσε βδέλυγμα καὶ ἐρήμωση τῆς 

καρδιᾶς τοῦ μοναχοῦ, γιατὶ πίστευε ὅτι ὁ μοναχὸς εἶναι ἐσχατολογικὸς 

προφήτης καὶ διδάσκαλος. 

 Ὠργάνωσε τὴν βιβλιοθήκη τοῦ μοναστηριοῦ, χειρόγραφα καὶ ἔντυπα, καὶ 

τὰ φύλαξε ὡς κόρην ὀφθαλμοῦ. Παρ᾽ ὅλο ποὺ δὲν ἦταν Ἕλληνας, δὲν ἐπέτρεψε 

στὸν ἑαυτό του νὰ ἀπολεσθεῖ οὔτε φύλλο χαρτιοῦ. 

 Διάβαζε τὶς σύγχρονες μεταφράσεις τῶν Πατέρων καὶ ὠνείδιζε τὴν 

ἀγραμματοσύνη τῶν ἑλλήνων μεταφραστῶν, φωνάζοντας δυνατά: 

«Καταστρέφουν τὰ κείμενα». Ἀκόμη καὶ ἀπὸ τὰ ἔντυπα ποὺ παρακολουθοῦσε, 

πολλὴ λύπη ἀποκόμιζε γιὰ τὶς θέσεις ποὺ εἶχαν γιὰ κάποια θέματα τῆς 

Ἐκκλησίας. Ἦταν – ὅπως ἔλεγε – «τέλεια ἐφημερίδες· δὲν ἐκφράζουν κάτι οὔτε 

γιὰ τὴν πίστη, οὔτε γιὰ τὴν οἰκοδομὴ τῶν χριστιανῶν. Οἱ Νεοέλληνες εἶναι οἱ 

καλύτεροι συγγραφεῖς τοῦ κόσμου, ὅταν γκρεμίζουν τὰ τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς 

παραδόσεως. Σότε χύνουν πολὺ μελάνι στὸ χαρτί τους». 

 Διακόνησε ὄχι ἐξουσιαστικὰ, ἀλλὰ παρακλητικὰ καὶ μάλιστα, ὅταν ἔμεινε ὁ 

μοναδικὸς διαβαστὴς καὶ ψάλτης στὸ Καθολικὸ τῆς Μονῆς, διάβαζε καὶ ἔψαλλε 

ρωμαλέα, σὰν νὰ εἶχε ἀκροατήριο, ἐνῶ ἦταν μόνος του. Δεν μπουρμπούλιαζε 

τὰ γράμματα τῆς Ἐκκλησίας, δὲν τά ᾽βλεπε μόνον μὲ τὸ μάτι, ἀλλὰ ἀπέδιδε 

τὴν λατρεία ὅπως οἱ ἀρχαῖοι ἡμῶν πατέρες.  

 Δὲν ἦταν οὔτε καλλίφωνος οὔτε γλυκόφθογγος, ἀλλὰ καρδιακός. Δὲν 

ἡδύνετο ἡ ἀκοὴ τοῦ ἀκροατῆ τόσο, ὅσο ἡ καρδιά του. 

 Ξεναγοῦσε τοὺς Εὐρωπαίους, τοὺς ὁποίους χαρακτήριζε ἀρειανόφρονες, 

ἐπειδὴ δὲν πιστεύουν ὅτι ὁ Χριστὸς εἶναι Θεός. Γι᾽ αὐτό, πάντοτε τὰ ἔφερνε ἔτσι 

τὰ πράγματα, ὥστε, τελειώνοντας τὴν ξενάγηση, νὰ φωνάζει μέσα στὴν 

ἐκκλησία «Ὁ Χριστὸς εἶναι Θεός».  

 Ὅταν τὸν ρώτησα: 

–Γιατί αὐτὸ τὸ φωνάζεις τόσο δυνατά; Μοῦ ἀπήντησε:  

–Ἐκεῖ κεντράρω τὴν ξενάγησή μου. Δὲν στοχεύω νὰ τοὺς διηγηθῶ τὴν ἱστορία 



τῆς Μονῆς, ἀλλὰ νὰ τοὺς σφυρίξω στὸ αὐτὶ πὼς, ὁ Χριστὸς εἶναι Θεὸς καὶ 

ἄνθρωπος. 

  Ὑπῆρξε γνώστης τῆς βιογραφίας ὅλων τῶν Ἁγίων καὶ ὅλους τοὺς 

τιμοῦσε, ἰδιαίτερα ὅμως εὐλαβεῖτο τὸν Μέγα Κωνσταντῖνο καὶ τὴν Ἁγία 

Ἑλένη. Δὲν μᾶς ἄφηνε νὰ βάλουμε στὸ κατάγραφο Καθολικὸ ἕνα προσκυνητάρι 

μὲ τὴν εἰκόνα τῆς Παναγίας τῆς Βλαχερνιώτισσας, ἡ ὁποία κατὰ τὸν 

μακαριστὸ Φώτη Κόντογλου χρονολογεῖται ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῆς εἰκονομαχίας, 

γιατὶ θὰ ἔκρυβε τὴν τοιχογραφία τῶν ἁγίων Κωνσταντίνου καὶ Ἑλένης. 

 ΢ὲ ὅλα τὰ διακονήματα συμμετεῖχε ἐργαζόμενος φιλότιμα, καὶ στὶς 

ἀγροτικὲς δουλειὲς καὶ στὸ μαγειρεῖο, καὶ βίωνε ὅσο ἐλάχιστοι τὸ «δὲν ἦρθα γιὰ 

νὰ μὲ διακονήσετε, ἀλλὰ νὰ σᾶς διακονήσω». Μοῦ μένει πάντοτε ἀξέχαστη ἡ 

φιγούρα του μὲ τὴν ἄσπρη ποδιὰ καὶ τὰ τεθωρακισμένα ἀπὸ τὶς φόλες τοῦ 

μπαλωματῆ τσαγκάρη ΢ήφη παπούτσια. 

 ΢τὴν διατροφή του λιτὸς, ὅπως οἱ παλαιοὶ Λογγοβαρδίτες: ὄσπρια ὅλη 

τὴν ἑβδομάδα καὶ μόνον τὴν Κυριακὴ «παράκλησις», λίγο ψάρι. Ἦταν 

αὐστηρὸς τηρητὴς τῆς νηστείας τῆς Παρασκευῆς. Ποτὲ δὲν κατέλυε 

Παρασκευή, οὔτε τῆς Ζωοδόχου Πηγῆς, ποὺ γιόρταζε τὸ μοναστήρι του! Σοῦ 

εἶπα μιὰ φορά: 

–Νὰ σᾶς φτιάξω τσάι;  Καὶ ἀπήντησε: 

–Δὲν εἶμαι ἄρρωστος. Πίνω νερὸ ἀπὸ τὴν βρύση. 

 Παρ᾽ ὅλο ποὺ ἦταν ξένος, δὲν εἶχε τὴν τρέλλα τῶν Ρώσων ποὺ πίνουν 

συνέχεια τσάι, μοναχοὶ καὶ λαϊκοί. Σὸν εὐχαριστοῦσε τὸ νερό. Ἀρνήθηκες τὸ 

τσάι στὸν ρῶσο μοναχό; τὸν ἔκανες ἐχθρό σου. Θυσιάζει καὶ τὸ σχῆμα του 

ἀκόμα, ἀρκεῖ νὰ ἔχει τσάι. 

 Ἔκανε ὄνειρα γιὰ τὸ μοναστήρι, ἀλλὰ δὲν εὕρισκε ἀνταπόκριση. Σὰ 

ἔπαιρνε ὅλα πίσω καὶ γύριζε στὴν κέλλα του καλογερικός, ἁπλός, φρόνιμος, 

εὐγενής. ΢ὲ πολλὰ πράγματα ἦταν ἀπόλυτος, χωρὶς ὅμως νὰ στασιάζει καὶ νὰ 

φατριάζει. Καθόρισε στὸ μοναστήρι τὴν ὥρα τῆς τράπεζας, τὴν ὥρα τῆς 

ἐκκλησίας, τὴν ὥρα τῆς διακονίας. Σὰ ἤθελε αὐτὰ ἀπαρασάλευτα. 

 Δὲν τὸν ἤθελε τὸν σύγχρονο πολιτισμό: ἠλεκτρισμό, κινητό, ραδιόφωνο καὶ 

ὅλα ὅσα ἀλλοτριώνουν τὴν ζωὴ τοῦ μοναχοῦ. Μᾶς ἐπισκέφθηκε στὸ Δοχειάρι 

δύο φορές. Ὅταν τὴν δεύτερη φορὰ εἶδε ὅτι στὶς τουαλέτες εἴχαμε ἀλλάξει τὰ 

βυζαντινὰ τρίγωνα καὶ βάλαμε λεκάνες ἀπὸ πορσελάνη, πολὺ λυπήθηκε καὶ 

μοῦ εἶπε: 

 –Πολὺ φοβᾶμαι πὼς θὰ ὁμοιωθῆτε τοῖς ἔθνεσιν. 

 Ἔξω ἀπὸ τὸ καθολικὸ τῆς Μονῆς τῆς μετανοίας του ἔβαλαν οἱ πατέρες μιὰ 

λάμπα ἠλεκτρικὴ καί, ὅταν τελείωνε ἡ ἀκολουθία καὶ εἶχε μῆκος ἡ νύχτα, 



ἄναβαν τὴν λάμπα αὐτήν, γιὰ νὰ μὴ προσκόψουν τὰ γεροντάκια καὶ οἱ 

προσκυνητές. Ὁ Ἰάκωβος σκέπαζε ἐξερχόμενος τὸ πρόσωπό του μὲ τὸ ράσο 

του, γιὰ νὰ μὴ διαβεῖ τὸ κατώφλι τῆς ἐκκλησίας μὲ τὸ ἠλεκτρικὸ φῶς, μὲ 

ἀποτέλεσμα κάποια φορὰ νὰ πέσει κάτω καὶ νὰ σπάσει τὴν λεκάνη του. 

Θυσίαζε ὥς καὶ τὴν ζωή του, προκειμένου νὰ παραμείνει στὴν ἀρχαία 

παράδοση! 

 Ἦταν ἀπόλυτος. Ἤθελε τὸν μοναχὸ ἀκριβῆ τηρητὴ τῶν ὑποσχέσεων ποὺ 

ἔδωσε ἐνώπιον τῆς Ἁγίας Σράπεζας. Ἄφησε κυριολεκτικὰ τὰ πάντα. Ἀκόμα καὶ 

μιὰ σύνταξη ποὺ ἔπαιρνε ἀπ᾽ τὴν ὑπηρεσία του ὡς ἱερεύς, δὲν ρώτησε ποτὲ ἂν 

ἔρχεται στὸ μοναστήρι, πόση εἶναι καὶ ποῦ διατίθεται. Ὑπῆρξε ἔναντι τοῦ 

μοναστηριοῦ τίμιος σὲ ὅσα διαχειριζόταν. 

 Ἐξόδους ἀπ᾽ τὸ μοναστήρι δὲν εἶχε. Μιά δυὸ φορὲς ἦρθε στὸ Ἅγιον Ὄρος. 

Πάντοτε θεωροῦσε ἀνώτερη τὴν παράδοση τῆς Λογγοβάρδας ἀπὸ αὐτὴν τοῦ 

Ἁγίου Ὄρους. Ἔλεγε: 

–Αὐτὲς οἱ δύο παραδόσεις γιὰ τὸ ἴδιο πρᾶγμα μιλοῦν, ἀλλὰ δὲν ὑπάρχει μέτρο 

σύγκρισης μεταξύ τους. Μπορῶ νὰ πῶ πὼς πουθενὰ δὲν ταυτίζονται. 

 Ποτὲ δὲν περιήρχετο τοὺς διαδρόμους τοῦ μοναστηριοῦ, γιὰ νὰ βρεῖ 

ἄνθρωπο νὰ κονέψει. Σέλειωσε τὸ Ἀπόδειπνο; ΢φραγίστηκε ἡ μέρα, ἀλλὰ καὶ 

τὸ κελλὶ τοῦ Ἰακώβου. 

 ΢τὰ ἐμπερίστατα τοῦ μοναστηριοῦ ἔμενε ἀτάραχος. Ἡ δὲ εὐχὴ τοῦ Ἰησοῦ 

ἦταν ἀσταμάτητη, χωρὶς νὰ κάνει βιτρίνα καὶ χωρὶς νὰ ἐμφανίζεται στὸν 

κόσμο ὡς ἐργάτης αὐτῆς τῆς ὑψηλῆς προσευχῆς.      

 Ἦταν πραγματικὰ ἡ ζωή του «κεκρυμμένη ἐν τῷ Χριστῷ» καὶ 

ἀσυμβίβαστη πέρα γιὰ πέρα στὸν ἐκσυγχρονισμὸ τοῦ μοναχισμοῦ.      

 Κάθε χρόνο στὴν λιτανεία τῆς Παναγίας τῆς Καταπολιανῆς τρεῖς ἢ 

τέσσερις μοναχοὶ ἀπὸ τὴν Λογγοβάρδα προπορεύοντο τοῦ ἱερατείου. Σὸν 

ρώτησα: 

–΢ᾶς γεμίζει αὐτὸ τὴν ψυχή; Καὶ μοῦ εἶπε: 

–Ὄχι, ὑπακοὴ κάνω. Ὁ μοναχὸς ποὺ ἐπιδιώκει τὴν ἀφάνεια, αὐτὴν τὴν ὥρα 

μαρτυρεῖ, ὅπως οἱ τρεῖς Παῖδες.  

 Ἦταν εὐγενὴς στοὺς τρόπους, ἀλλὰ Ἄγγλος· δὲν τὸ εἶχε σὲ τίποτε νὰ σοῦ 

ἐκφράσει αὐτὰ ποὺ αἰσθανότανε. Καθόλου δὲν ἀγαποῦσε τὴν τρυφή, οὔτε στὴν 

διατροφή του οὔτε στὰ ἐνδύματά του οὔτε στὴν διαμονή του. Ἀγαποῦσε πολὺ 

τὴν ἁπλότητα σὲ ὅλες τὶς ἐκφάνσεις τῆς ζωῆς τῆς Μονῆς. Δὲν πρέπει νὰ 

ἀποκρύψω πὼς ταλανίστηκε ἀπὸ λογισμούς, ἀλλὰ παρέμεινε βράχος 

ἀμετακίνητος στὶς ἀπόκρημνες ἀκρογιαλιὲς τῆς Λογγοβάρδας. Θεωροῦσε τὴν 

μοναχικὴ κουρὰ μυστήριο καὶ τοὺς ὅρκους μέχρι θανάτου ἀπαράβατους. Δὲν 



πῆγε στὸ μοναστήρι νὰ παιδιαρίσει, ἀλλὰ νὰ ἀθληθεῖ καὶ νὰ στεφανωθεῖ 

νόμιμα. 

 Ὡς Ἄγγλος ἀποδοκίμαζε μὲ πολλὴ διάκριση τὰ προφαντικὰ καὶ 

πρωτόγνωρα μέσα στὸ μοναστήρι. Ἤξερε, ὡστόσο, νὰ ἐκτιμᾶ καὶ νὰ μετρᾶ 

κόπους καὶ θυσίες. Γι᾽ αὐτό, ὅταν μετὰ τὴν κοίμηση τοῦ πατρὸς Ἐπιφανίου 

ἀνέλαβα ὡς ἡγουμενεύων τὸ μοναστήρι, δὲν μοῦ ἔφερε κανένα πρόσκομμα, 

καμμία δυσκολία, ἀλλὰ ἐδέχετο τὰ πάντα ἀδιαμαρτύρητα καὶ ἡ ἐμπιστοσύνη 

του στὸ πρόσωπό μου ἦταν ἀκλόνητη. ΢τὸ βαθύ του γῆρας δοκιμάστηκε πάρα 

πολύ… 

 Καὶ τώρα ποὺ ἔφυγε, τὸν παρακαλῶ, ἂν ὁ Θεὸς δεχθεῖ τοὺς καμάτους του, 

νὰ εὔχεται γιὰ μένα ποὺ ἀκόμα ὑπάρχω στὸν κόσμο καὶ σέρνω τὸ κάρο τῆς 

βιοτῆς μου γεμᾶτο ὑποχρεώσεις καὶ ἡγουμενικὰ καθήκοντα, ἀρρώστιες καὶ 

πόνους ψυχικοὺς καὶ σωματικούς. 
ΣΥΝΕΧΙΖΕΤΑΙ 

 
Γιὰ τοὺς κοιμηθέντας Λογγοβαρδῖτες ἔγραψε ὁ γέρων Γρηγόριος καθηγούμενος τῆς Ἱερᾶς 
Μονῆς Δοχειαρίου Ἁγίου Ὅρους.  

 

 

Άπό το Περιοδικόν «Χριστιανική Σπίθα» 

 Αριθμ. Φυλ. 713 -Ίανουάριος 2013 

Ἱ. Μονή Λογγοβάρδας – 84400 Πάρος                     

 http://www.xrspitha.gr 

 

 
 

 

ΔΚΔΟΤΗΣ:  ΔΝΟΡΙΑΚΟ ΚΔΝΤΡΟ ΑΓΙΟΥ ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΣΙΑΤΙΣΤΑΣ 
ΤΗΛ. 2465021472 ΦΑΞ 2465023133 

ΥΠΔΥΘΥΝΟΣ: ΙΔΡΔΑΣ ΒΑΣΙΛΔΙΟΣ ΒΑΣΙΛΔΙΟΥ 


